las actitudes teóricas (la tentación de la certeza y la ignorancia) y prácticas (la tentación del poder y la impotencia) que dan lugar a la pérdida del sentido del equilibrio en la argumentación—representado ya por el Fausto de Goethe—, de una cultura del esfuerzo por actuar y juzgar con medida, consiste precisamente en luchar contra las pretensiones excesivas que anulan nuestra capacidad de juicio.

La obra se cierra con estas palabras: "en ese estar conscientes de todo lo valioso de la vida y de la vida misma, consiste el punto de partida de una cultura ilustrada de tipo argumental" (p. 30). Reconocer la raíz ética de la razón nos lleva a tomar en cuenta las actitudes ligadas a los afectos y los deseos, y sus relaciones con la "sofistica del todo o nada". Mientras que el temor a errar es el error mismo, el argumentar con incertidumbre se vincula a la humildad y la esperanza, para aprender de los errores y, en última instancia, para "saber vivir".

> Eduardo Polanco UAM-Iztapalapa

Edith Stein: Ser finito y ser eterno. Trad. de Alberto Pérez Monroy. México, Fondo de Cultura Económica, 1994. 550 pp.

La obra de Stein es una producción filosófica de primer nivel que hace una síntesis riquisima entre el pensamiento tradicional aristotélico-tomista y la filosofia moderna expresada en la fenomenología de Husserl. Pero la síntesis va más allá de aunar dos tradiciones filosóficas distintas, y conciliar realismo con modernidad. Concilia también algunos puntos cruciales de la filosofia platónica con la noción aristotélica de ousia, el iluminismo agustiniano y la concepción tomista de la naturaleza... Todo esto es posible porque el lente que utiliza la autora es distinto al de los autores griegos y medievales: es el "yo".

La obra puede dividirse en dos grandes partes. Estas dos partes no poseen una frontera delimitada con claridad porque la analogía —uno de los métodos empleados en ella— es ascensión del ser sin suprimir lo otro: una parte, la primera, es metafísica; la otra es mística.

La primera parte que señalo es

un estudio erudito, profundo, técnico, a veces complicado o dificil para quien no conozca el lenguaje aristotélico. La segunda parte, por el contrario, es de una claridad y belleza extraordinarias, y es todavía más profunda que la primera. En la primera parte se hace un análisis de la noción de ousia desde la perspectiva del conocimiento, del ámbito categorial y del esencial. Sorprende aquí que la autora nunca se refiere al cuarto sentido del ser que establece Aristóteles en el libro VI de la Metafísica: el ens per accidens, lo casual. Sorprende porque, a pesar de que el azar (al no tener causa) no es objeto de la Metafisica, es un ser que ocurre de facto y que afecta el curso de la historicidad personal. En la segunda parte, en cambio, lo que se hace es "vida del espíritu del vo personal" en el pleno sentido de la palabra. Aquí no se requiere del lector erudición, porque el que lee es un "yo" que se reconoce abierto hacia la infinitud y puede seguir desde el corazón cada uno de los textos.

Ser finito y ser eterno se muestra profundamente revolucionaria, pero en una revolución

que se funda en la tradición de la filosofia. Si hay una filosofia perennis -como ha sugerido Leibniz, y como sugiere la autora— ésta será una filosofia "viva", "dinámica", la misma en los principios y problemas, pero nueva en el modo de atisbar caminos, accesos y soluciones. Para Edith Stein filosofar es transitar el espíritu por diferentes horizontes sobre las mismas cosas. Esta muestra que la filosofia de Edith Stein en Ser finito y ser eterno ha recobrado la primera instancia del filosofar: el de ser hábito y actividad del espíritu y no repetición dogmática de las tesis tradicionales.

Llevando así una combinación entre el método fenomenológico de Husserl y el analógico de Aristóteles hasta sus últimas consecuencias, la autora descubre que el ser finito no se basta a sí mismo. Por tanto, la filosofia no es el modo de conocimiento más perfecto en el acceso al ser. Por esta razón, una tesis central del libro es la complementación que la teología otorga a la filosofia. La teología aporta luz en los principios del filosofar permitiendo que la sola razón pueda por ello plantearse nuevos horizontes en la comprensión de viejos problemas; pero la teología no violenta el proceso mismo de la razón por la fe, ya que en cuanto ciencias, filosofía y teología se fundan en la razón.

Convencida de que la persona humana es una e íntegra, la autora aborda su estudio con una actitud desprejuiciada (el prejuicio sería aquí el cientificismo moderno), flexible... y me atrevo a decir que, en esto, Stein está ya montada en la posmodernidad, que es rica en señalar lo común y complementario de lo distinto antes que separar lo diverso y dividir lo compuesto.

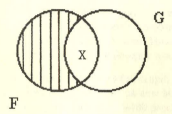
Desde este punto de vista, el análisis de Ser finito y ser eterno será un parteaguas en la filosofia del siglo XX y el preludio de la posmodernidad. La analogía, la inclusión de lo natural y lo sobrenatural, la culminación de lo finito en lo místico, la pluralidad entitativa, la inmanencia y la trascendencia completadas, lo común entre razón y fe, son síntomas de esta flexibilidad requerida. Stein, moderna de formación, regala a la modernidad algo que será el umbral de lo posmoderno: el énfasis en lo plural para llegar a lo unitario. Se

ha vuelto a hacer metafísica en su sentido más pleno: reconociendo la plenitud de su objeto, lo inalcanzable de su fin, la pluralidad del método.

La obra me parece indispensable en la lectura de cualquier filósofo serio, independientemente de que sea crevente o no. Ser finito y ser eterno es una síntesis monumental, novedosa v atrevida, de la filosofia griega y medieval y del pensamiento moderno. Stein une principios filosóficos que parecían contradictorios e irreconciliables. Pero sobre todo, su trabajo, es una armoniosa síntesis entre filosofia y teología, y esto le concede un valor fundamental en el desarrollo del pensamiento y del espíritu del siglo XX.

> Virginia Aspe de C. Universidad Panamericana

Por un error en el original, en el artículo de Leticia Valadez H. La subalternación y la conversión aristotélica de las proposiciones, aparecida en Topicos, vol. IV, nº 6, 1994, p. 14, apareció un diagrama de Venn vacío. Para restituir en parte a la autora, aclaramos que ese esquema debió aparecer así:



De este modo, se entiende que en 'Todo F es G' está incluido que algún F tiene la propiedad G, lo cual refleja el pensamiento de la profra. Valadez.

Pedimos disculpas a la autora y a nuestros lectores.